
 
 

   بررسی آثار فردی و اجتماعی؛ در تعلیم و تربیت اسلامی شناسی نقش ولایت تکوینی معصومینسنخ 
 1فاطمه محمدی 

 
 چکیده 

شود، ولایت تکوینی  می   که شامل انبیا و حضرت زهرا و دوازده امام   ن ا یکی از اقسام ولایت برای معصوم 
توانند به هر  بزرگواران بر عالم هستی سلطنت عامه و سیطره تام دارند و می هاست و آن  است که زمام عالم در دست آن 

فته  فقهای اسلامی پذیر از سوی    تنها اصل تصرفات تکوینی امامان نه در عالم تصرف نمایند.    ، صورت که بخواهند 
ها  یر آن در زندگی انسان ث أ صورت گسترده و با تنوع موضوعات، به نقل روایات این مسئله و نحوه دخالت و ت بلکه به   شده؛ 

 نقش آن در نظام تربیتی اسلام است.    ، ثیرگذاری این ولایت أ های ت که یکی از جلوه طوری ؛ به است   پرداخته شده 
هدف از این پژوهش، تشریح بیان آثار این نوع ولایت در تعلیم و تربیت اسلامی در دو بعد فردی و اجتماعی  

آوری اطلاعات استفاده  ای نیز برای جمعتحلیلی است و از روش کتابخانه-توصیفیروش پژوهش حاضر  است.  
رسد که ولایت تکوینی و توجه به آن در زندگی روزمره، در بعد فردی  به نظر می  براساس نتایج تحقیق  شده است. 

و معنابخشی   ، دستیابی به ایمان، و امنیت فردیباعث تهذیب نفس، قبولی و انجام عمل صالح، شفاعت ائمه 
و مساوات    یعدالت اجتماعگیری جامعه آرمانی،  شکلگردد. در جامعه و در بعد اجتماعی نیز در  به زندگی می

 هدایتگری جامعه نقش بسزایی دارد.  ان حاکمان جامعه و در مجموع ین همه افراد جامعه، عدم اسراف در میب
 

 ولایت، بعد فردی، بعد اجتماعی، ولایت تکوینی، تعلیم و تربیت.   واژگان کلیدی: 
  

 
 . . استادیار دانشگاه حضرت ولی عصر )عج(، رفسنجان 1



 مقدمه
خود دلیلی بر    ،ترین موضوعات دین و عرفان است. کثرت استعمال این واژه در قرآن، روایات و کتب عرفانیموضوع ولایت از مهم

خود نشانه پذیرش ولایت و حاکمیت    ، یر احکام شریعتچنان که پایبندی به ساآن  ؛این امر است. اساساً دین اسلام مبتنی بر ولایت است
 باشد.  می و خاندان مطهرش  والیان هستی، حضرت پیامبر

سخن گفته است.    وتعالی در قرآن کریم از دو نوع ولایت )ولایت تکوینی و تشریعی( برای خودش و معصومینخداوند تبارک 
آمده    ولایت تکوینی در تکوین عالم هستی و تصرف در نظام موجود مؤثر است که این ولایت هم برای خداوند و هم برای معصومین

افاضی است که خداوند    با این فرق که ولایت خداوند استقلالی است و اصالتاً و بالذات از آن خداست، اما ولایت معصومین  ؛است
 اضه نموده است.   ها افبه آن

ولایت تکوینی از مراحل کمال روحی و وجودی است که اثر آن سلطه    ، ولایت تکوینی عبارت است از سلطه بر جهان هستی؛ بنابراین 
به    ، حقیقت این نوع ولایت آن است که انسان در اثر پیمودن صراط عبودیت   .(180ص  :1363)همتی،  بر عالم کون و جهان هستی است  

گردد و در مراتب عالی، اَثَرِ وصل به این مقام قربِ الهی، آن است که معنویتِ انسانی که خود حقیقت و واقعیتی هی نائل میمقام قرب ال
 شودسالار معنویت، مسلط بر ضمائر و شاهد بر اعمال و حجت زمان می شود و با داشتن آن معنویت، قافلهاست، در وی متمرکز می

 . (307-308، ص3ج  :1380)مطهری، 
ای به رشد و کمال  اگر قرار باشد جامعه  ، از نظر کلام و فقه شیعه اثبات شده است. بنابراین   ضرورت ولایت تکوینی معصومین

باشد، ضروری  یافته از فرد و اجتماع میمطلوب خود برسد، آشنایی آن جامعه با مبانی ولایت و نقش آن در نظام تربیتی اسلام که تشکیل
دهد و با اعتقاد به اصل ولایت تکوینی خداوند و همچنین ولایت  که محور و مبنای فکری فرد و خانواده را تشکیل میاز این جهت   ؛است

گیرد و در این صورت باورهای اجتماع و نظام تربیتی تغییر خواهد باورهای فرد و خانواده و نهایتاً اجتماع شکل می  ،تکوینی معصومین
 بخشد.   است که انجام این پژوهش را ضرورت مییافت و این همان امر مهمی 

 بحث کرده  ترین کتابی که با این اصطلاح ولایت تکوینی معصومین در خصوص» ولایت تکوینی« تا آنجا که بررسی گردید، قدیمی 
از ولایت تکوینی   ، در تفاسیر متعددی   ، . بعد از آن است قرن هشتم  در  از سید حیدر آملی    المحیط الاعظم و البحر الخضم است، تفسیر  

( جوادی آملی نام 1380)   تسنیم( و تفسیر  1370طباطبایی) المیزان  توان از تفسیر  است که در زمان معاصر می   شده  معصومین سخن گفته
تکوینی را موضوع ولایت  ، گذاران سه مکتب فلسفی در دنیای اسلام به عنوان پایه ، خ اشراق و صدرالمتألهینی سینا، ش فیلسوفانی مثل ابن  برد. 

بصائر الدرجات ( در پژوهشی با عنوان  1404و صفار )   اصول کافی، کلینی در  شرح دعای سحر( در کتاب  1423)   اند. امام خمینی پذیرفته 
نقش ولایت » اند؛ اما در خصوص موضوع پژوهش حاضر، با عنوان  به ولایت تکوینی و تشریعی اشاراتی داشته  فی فضائل آل محمد )ص(

 دهد. پژوهشی صورت نگرفته است که همین امر ضرورت وجود این تحقیق را نشان می   «در نظام تربیتی اسلام   تکوینی معصومین 
ردی و اجتماعی بپردازد و نقش پژوهش حاضر سعی بر آن دارد تا به بیان آثار ولایت تکوینی در تعلیم و تربیت اسلامی در دو بعد ف

 گیرد.  ولایت تکوینی در تربیت فردی و سپس نقش آن در تربیت اجتماعی مورد بررسی قرار می
 : استالات ذیل ؤمحقق در این مقاله به دنبال پاسخ به س ، شدهبا توجه به مطالب بیان

 چگونه است؟  یدبعد فر به لحاظدر تعلیم و تربیت اسلامی  نانقش ولایت تکوینی معصوم .1
 بعد اجتماعی چگونه است؟  به لحاظدر تعلیم و تربیت اسلامی  ن انقش ولایت تکوینی معصوم .2

 مبانی نظری . 1
حصول   و  آید، بارانی که بعد از باران بهاری میمقصود از ولایت تکوینی چیست؟ واژه ولایت از ریشه »وَلی« به معانی قرب و دنو  



« و  ةآمده و در خصوص اینکه »وِلای   (885ص  :1388؛ راغب اصفهانی،  455، ص15ج  ق:1419)ابن منظور،  الثانی بعد الاول من غیر فصل  
  . مختلف است  ها« اسم مصدر است، اقوال لغویة« مصدر است و »وِلایة« )به کسر و فتح واو( هر دو مصدر هستند یا اینکه »وَلایة»وَلای

برخی   ، در مقابل،  (406، ص  15ج  ق:1419)ابن منظور:  دانند: »الولایة مصدر الوالی و الوَلایة مصدر الموالاة«  ا مصدر میبعضی هر دو ر
 . (310، ص20ج  ق:1422)زبیدی، دانند »وَلایة« را مصدر و »وِلایة« را اسم مصدر می 

ای در کار  به نحوی که فاصله  ، به معنای قرار گرفتن چیزی در کنار چیز دیگر است   «ولی»ولایت از ماده    است:   در جای دیگر آمده
 . (36: ص1388)مطهری، شود به کار برده می  «ولی»  ، چنان به هم متصل نباشدیعنی اگر دو چیز آن ؛نباشد

ولایت منفی که اجتناب    .1ارد:  اختیاری است و از نظر اسلام دو نوع ولایت وجود دولایت به معنی تصدی و صاحب  ، در تعریف دیگر
اما ولایت به معنای    است؛غالباً ولایت به کسر واو، مصدر و به معنای نصرت و دوستی    . 2  ؛از همدلی با کفار و منافقان و طاغوت است

این واژه .  (405ص  ،19ج    ق:1419)ابن منظور،  رود  سرپرستی و تسلط بر تصرف نیز عنوان شده و گاهی هر دو لفظ به هر دو معنا به کار می
 . (35ص ق:1385)جوادی آملی، مورد به کار رفته است  233های گوناگون در صورت های قرآن کریم است که بهاز پرکاربردترین واژه

که إشعار به تدبیر و است عهده گرفتن  رکاری را ب و »وِلایة« به معنی سلطان )حاکم و سرپرست(، نصرت  که: اندبرخی نیز بیان داشته 
نصرت    ،حال آنکه در جای دیگر »وَلایة«، تولی امر )سرپرست(، محبت، و در نسَب  ؛(15، ص19: ج  1419)ابن منظور،  قدرت و فعل دارد 

)جوهری، اند  ها را به یک معنی و به معنای نصرت و دولة به کار بردهبرخی نیز آن  .(311، ص20ج  ق:1422)زبیدی،    است  شده  معنا و عتق نیز  
 . (885، ص1: ج1388)راغب اصفهانی، اند بعضی نیز حقیقت هر دو کلمه را همان تولی امر دانسته .(2530، ص6ج ق:1404

. قرب اعتباری که نسبت آن مبتنی بر دو طرف است و اگر  1در مواردی نیز ولایت به معنای قرب است که آن نیز بر دو قسم است:  
قرب حقیقی که اساس آن بر مضاف الیه استوار   .2برای دیگری نیز خواهد بود )دوری و نزدیکی مکانی(؛  حکمی برای یک طرف باشد،  

شود )نور موجود شده و با خورشید ارتباط برقرار می کند( و حالت  است )مثل ظهور نور از خورشید( و در سایه اضافه، مضاف پیدا می
ر شده و از ولایت کافران نهی شده است(؛ اما ولایت واقعی و حقیقی زمامش به دست  نهی را هم دارد )برای مثال، به ولایت مؤمنان ام

خداوند حاصل است؛ »نَحنُ أقرَبُ    هرو، همواره قرب از ناحیاز نوع ولایت حقیقی است. ازاین  ، مولی است. ولایت و قرب خدا به انسان
ند؛ مؤمنان به  اقرب حاصل نشده باشد؛ یعنی بندگان در قرب به خدا متفاوت  ممکن است از ناحیه انسان،  .(16 :)قإلَیهِ مِن حَبلِ الوَریدِ« 

قرب به چیزی،   هخدا نزدیک و کافران از خدا دور هستند. بنابراین، از لحاظ اینکه ولایت در حقیقت به معنای قرب و نزدیکی است، لازم
 .(38ص :1385)جوادی آملی،  تصدی و سرپرستی امور و یا نصرت و محبت خواهد بود

بر اثر قرب به همدیگر، از دوستی یکدیگر برخوردار و یار یکدیگر    ء« به معنای نصرت و محبت نیز عبارت است از اینکه دو شیء»ولا
 . )همان(و هم بین خدای سبحان و بندگان  ، قابل تصور است در ارتباط با همدیگرها  باشند. این معنا هم در بین انسان
ها به  هاست و حدوث و بقای آنین است که خداوند متعال جمیع مخلوقات را که خلق فرموده و قیوم آن»مقصود از ولایت تکوینی ا

 . (56ص :1351)شاهرودی، باشند«  و ائمه هدی خواست و اراده اوست، امر فرموده و الزام نموده که مطیع و فرمانبردار پیغمبر
های ربانی  »ولایت تکوینی عبارت از سلطه بر تکوینیات )جهان هستی(، از امور باطنی و صفات نفسانی و نعمت  :در جای دیگر آمده

 . (82ص :1363)همتی، تواند در جهان هستی، نفوذ و تصرف کند« است که با داشتن آن شخص می
  ؛مطیع اراده وی باشند  ، وجودات جهان خلقتای که مگونهولایت تکوینی یعنی نفوذ فرمان شخص در جهانِ خلقت به اذن الهی؛ به

گویند این شخص دارای ولایت تکوینی است. آیا خدا چنین قدرتی را به کسی داده است؟  یعنی اگر خدا چنین قدرتی به کسی بدهد، می
 پاسخ مثبت است.  

می  نشان  قرآن  نمونهخودِ  است.  داده  بعضی  به  را  قدرت  این  خدا  که  می دهد  بازگو  قرآن  از  ص اش  سوره  در  خداوند  مثلًا  شود؛ 



رْنَا لَهُ الرِ  گوید:»می  باد را به فرمان سلیمان قرار دادیم. باد به هر طرف که حضرت    .  ( 36)ص:  ثُ أَصَابَ«یبِأَمْرِهِ رُخَاءً حَ   یحَ تَجْرِ یفَسَخَ 
  ی أَنِ  گوید:»  وزید. این ولایت تکوینی است؛ این نفوذ اراده این انسان است در جهان خلقت. در سوره مائده میداد، میسلیمان دستور می
هِ  رًا بِإِذْنِ ینُ طَ کُویهِ فَ یرِ فَأَنْفُخُ فِ یئَةِ الطَ  ینِ کَهَ یأَخْلُقُ لَکُمْ مِنَ الطِ   کرد  صورت یک پرنده درست می .ج حضرت عیسی گِل، به(49عمران:)آل «اللَ 

رفت. این ولایت تکوینی و تصرف در جهان خلقت  کرد و به آسمان میشد، پرواز میدمید؛ آن صورت یک پرنده زنده میو در آن می
 است. 

کنیم و گاهی  یقی و تکوینی است که از آن به »ولایت تکوینی« تعبیر می نوعی از ولایت تصرف است که گاهی تصرف حق ، به عبارتی
نامند؛ یعنی در نیز تصرف اعتباری و قراردادی است که کسی حق دارد به دیگری امر و نهی کند. این نوع تصرف را »ولایت تشریعی« می 

قرار می  قانون و تشریع  با هم نزدیک هستند، را حیطه  قرآن می گیرد. گاهی وقتی دو چیز  اینکه  فرماید: بطه ولایت، طرفینی است؛ مثل 
دوستان یکدیگرند. هریک از مؤمنان نسبت به    ، یعنی: و مردان و زنان باایمان   ؛(71  :)توبه  اءُ بَعْض  یوَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِ 

 مؤمنان دیگر ولایت دارند و این ولایت طرفینی است.  
پیشینبه نظر می این واژه، در متون روایی و کلامی دارای  برای شأن ولایت    ؛چندانی نیست  هرسد اصل  اما عالمان دینی مصادیقی 

 جداگانه مطرح کرد:  ه توان این شأن را در دو حوزکه می (161-163، ص9: ج1368)مکارم شیرازی، اند تکوینی بیان کرده
باشد؛  :ولایت در تکوین )تفویض محدود(  (الف  را داشته  توانایی تصرف در عالم تکوین  و   بدین معنا که ولی  پیامبران  معجزات 

 انست.  توان با مفهوم تفویض جزئی و محدود نیز مرادف داین معنا را می .کرامات امامان و بزرگان دین
مسئولیت   و  بدین معنا که ولی بر نظام هستی ولایت داشته، تدبیر امر بندگان بر عهده اوست  :ولایت بر تکوین )تفویض مطلق((  ب

باشد. ممکن    امر روزی، نزول باران، حیات و ممات موجودات و خلاصه آنچه مربوط به مدیریت نظام هستی است، بر عهده امام 
 است کسی ولایت بر تکوین )تفویض مطلق( را نپذیرد. 
ولایت تکوینی از مراحل کمال روحی و وجودی است که اثر آن سلطه بر    ، بنابراین   . ولایت تکوینی عبارت است از سلطه بر جهان هستی

های هستی ظهور پیدا کند،  تکوینی و پدیده  ولایت اگر در محدوده امور   ،به عبارتی.  (180ص  :1363)همتی،  عالم کون و جهان هستی است  
ولایت تکوینی اساساً ویژه   . در ولایت تکوینی، پیوند و تأثیر و تأثر، در امور واقعی است و تابع قرارداد و وضع کسی نیست  است. ولایت تکوینی 

   صالح او از پیامبران الهی و همچنین امامان معصوم تر، با اذن و اراده الهی، بندگانِ العللِ آفرینش و ذات پاک الهی است و در مراتب پایینعلت
شود،  شوند و معجرات و کراماتی که از این وجودهای نورانی مشاهده میهایی از این تأثیرگذاری تکوینی را دارا میالهی، درجات و بهره  یو اولیا 

  : 1395)ایزدی،    استهای کامل  مقامات معنوی و روحانیِ آن انسانمثل زنده کردن مردگان یا اژدها شدن عصا، معلولِ همان ولایتِ تکوینی و  
 . (44ص

گردد و در مراتب عالی، اَثَرِ وصل  به مقام قرب الهی نائل می  ، حقیقت این نوع ولایت آن است که انسان در اثر پیمودن صراط عبودیت
شود و با داشتن آن معنویت،  است، در وی متمرکز می  به این مقام قربِ الهی، آن است که معنویتِ انسانی که خود حقیقت و واقعیتی

 . (307-308، ص3ج :1380)مطهری، شود سالار معنویت، مسلط بر ضمائر و شاهد بر اعمال و حجت زمان می قافله

 نقش ولایت تکوینی در تربیت فردی . 2
های تربیتی اعتقاد به ولایت جنبهترین  مهمبه    بخش، در تربیت فردی افراد است که در این    ، های نقش ولایت تکوینییکی از جلوه 

 گردد: اشاره می تکوینی معصومین
 . تهذیب نفس 2-1

ت به اولیای الهی )پیامبراکرم  ة اطهار عشق و محب  ها و تهذیب نفس، با الگوگیری از  (، بهترین عامل پاکسازی روح از پلیدیو ائم 



نَا بِهِ مِنْ وِلَایَتِکُمْ طیباً لَخَلْقِنَا    امام هادی.  (263ص  :1371)مطهّری،   استبوب  روش مح در گفتار زیر به این معنا اشاره دارد: »وَ مَا خَصَّ
لَنَا تَزکِیَةً  وَ  نْفُسِنَا  لِاَ طَهَارَةً  ما،   ؛(893ص  :1389قمی،  )  «وَ  پاکی طینت  ارزانی داشت، )موجب(  ما  به  پرتو ولایتمداری شما  آنچه خداوند در 

 .تزکیه و تهذیب ماست پاکدامنی ما و برای
ب شدن انسان هم نقش فاعلی عام و هم نقش فاعلی خاص است. در نقش فاعلی    ، ها(نقش تکوینی اولیای الهی در این زمینه )مهذ 

ها هستند و این مختص به چهارده  عام، اولیای الهی سبب و واسطه رسیدن فیوضات الهی به مخلوقات خداوند متعال از جمله انسان
گردد.  ست و نقش فاعلی خاص که نمود آن در تصرفات تکوینی اولیای الهی است، به دو قسم حداکثری و حداقلی تقسیم میا  معصوم 

شود. اولیای الهی با علم و قدرتی که خداوند به هدایت به امر و ایصال به مطلوب )ایصال الی المطلوب( تعبیر می  ، از نقش حداکثری 
ست، در باطن انسانی که با عمل اختیاری خویش قابلیت هدایت خاص را پیدا کرده است، تصرف کرده و  متعال در اختیارشان قرار داده ا

ب می سازند. اما نقش حداقلی خاص، در جایی است که شخص هنوز به این قابلیت دست نیافته است. در اینجا ولی خدا با  او را مهذ 
سازد تا او با گوهر ذاتی خود یعنی اختیار راه بپیماید و قابلیت هدایت خاص  مسیر تهذیب نفس را برای وی هموار می   ، تصرف در کائنات

 البته این ضرورت و عمومیت ندارد. .را پیدا کند
ب کردن انسان  ترینمهم انع بیرونی و درونی  لازم برای رشد و نمو را فراهم و مو  شرایطها این است که  کار اولیای الهی در زمینه مهذ 

تلاش و همت شخص به همراه    ، دارند، تا قابلیت هدایت خاص و ایصال به مطلوب فراهم شود. در این بیناین رشد را از سر راه برمی
حد آنچه برای ما مهم است،  .  (144ص  :1391نو،  )میری قلعهشود، نقش بسزایی دارد  افاضاتی که از ناحیه خداوند توسط اولیائش افاضه می

الهی )معصومین اولیای  انسانو حدود ولایت تکوینی  تهذیب نفس  در نفوس هم    ، هاست( در  ایشان شامل تصرف  آیا ولایت  که 
 شود یا خیر؟ می 

ذِ فرماید: قرآن کریم می با اینکه او علم  ، ولایت تکوینی را برای آصف بن برخیا  ، و با آن  (40 :)نمل عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْکِتَابِ   یقَالَ الَ 
بسیار    ، که علم تمام کتاب را دارند  بیتشود که باید ولایت تکوینی اهلدانسته میاز اینجا    .کنداثبات می  ، کمی از کتاب را داشت 

 کند. می که خداوند در قرآن برای انبیا و اوصیای گذشته بیان استهای تکوینی از آن ولایت تروسیع
  ؛ مقام خلافت کلی الهی استفرماید: »برای امام مقامات معنوی هم هست که جدا از وظیفه حکومت است و آن،  می     امام خمینی

آن . از ضروریات مذهب ماست که کسی به مقامات معنوی  ند اامر خاضع  جمیع ذرات در برابر ولی    ، خلافتی است تکوینی که به موجب 
 .(53ص :1388)موسوی خمینی، حتی ملک مقرب و نبی مرسل«  ؛رسدنمی ائمه

 . قبولی و انجام عمل صالح 2-2
ت ولایتمداری این است که موجب بالا رفتن اعمال صالح می روایت  در این خصوص    امام صادق   از  شود.یکی دیگر از دلایل اهمی 

الِحُ یَرْفَعُهُ إِلَیْهِ  فِی قَوْل اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ »: شده است بُ وَالْعَمَلُ الصَّ یِّ قالَ: وَلایَتَنا أهْلَ الْبَیْتِ )وَ أهْوی بِیَدِهِ إِلَی  ، 2یَصْعَدُ الْکَلِمُ الطَّ
نَا لَمْ یَرْفَعِ اللهُ لَهُ عَمَلاً    ؛(353، ص2ج :ق1415 )حویزی،« صَدْرِهِ( فَمَنْ لَمْ یَتَوَلَّ

عروج   همای ،بیتبرد«، فرمودند: ولایت ما اهلکند و عمل صالح را بالا می»سخنان پاکیزه به سوی او )خدا( صعود می هدر تفسیر آیآن حضرت 
  .برد خود اشاره کردند و( فرمودند: کسی که ولایت ما را ندارد، خداوند هیچ عملی را از او بالا نمی هعمل است )و سپس به سین

 . شفاعت ائمه2-3
ه ا  ائم  ایشان استشفیع  مورد شفاعت  انسان ولایتمدار  و  قیامت هستند  روز  زیارت جامعه  چنان  ؛رادتمندان خویش در  در  که 

الْمَقْبُولَةُ می  فَاعَةُ  الشَّ وَ  الْبَقَاءِ...  دَارِ  شُفَعَاءُ  و    ؛(892ص  :1374  مفتاح الجنان،  )قمی،  «خوانیم: »وَ  شما شفیع عالم باقی )آخرت( هستید... 

 
 .10. فاطر:  2



 شده است. ذیرفتهشفاعت شما پ
شود که  »ولایت« همان »شفاعت« است؛ یعنی سجده حضرت، مجرای رحمت خدای متعال، خیر، نور، حیات و... برای کسانی می

حاضرند به طرف او بیایند. بنابراین، »شفاعت یک امر ساده نیست«. »تمام وجودش را برای تو بذل و فدا کرد تا بندگانت را از جهالت و 
سیدالشهداءحیرت   ولایت  پس  اربعین(،  )زیارت  دهند«  نجات  می  گمراهی  واقع  حضرت  عبادت  طریق  شفاعت  از  یعنی  شود؛ 

شد،    حضرت، طریق ولایت و ولایت او طریق عبادت است. بنابراین، شفاعت یک امر قراردادی نیست؛ هرکس مجرای نور نبی اکرم 
 . (113ص :1387)میرباقری، طریق شفاعت حضرت، واقع شده است 

 . دستیابی به ایمان 2-4
ت و موجب کفر به خداست  پذیرش ولایت ائمه   ؛و دل سپردن به آن، تنها راه سعادت بشر بوده است و انکار ولایت موجب انکار نبو 

ه ت و ایمان به امامت و ولایت ائم  ت  و انجام اعمال شایسته، همراه ب  چراکه ولایتمداری، ترکیبی از ایمان به محتوای نبو  ا خلوص نی 
انسان به قرب خداوندی برسد و تحت ولایت خاص خداوند قرار گیرد. برای ات صال به منبع نور الهی باید همت    ، تا در پرتو آن  ؛است

 .(50ص :1385)جوادی آملی، گماشت تا به ایمان راستین به خدا دست یافت  
تصدیق ذات او و کمال تصدیق ذاتش، توحید و یگانگی او  فرماید: »شناخت خدا آغاز دین است و کمال شناختش، می امام علی

 .(1البلاغه، خطبه )نهجو کمال توحیدش، اخلاص و کمال اخلاص او نفی صفات مخلوقات از اوست« 
گویا معرفت، عبودیت و استغناء از شرک، سه مرحله    .(177ص  :1387)میرباقری،    طریق معرفت الله است  ، گاهی این معرفت امام

یعنی خدای متعال انسان را برای معرفت آفریده است که اثر معرفت، عبودیت و اثر عبودیت نیز استغنا از عبادت    ؛اهداف خلقت هستند
 . (178ص )همان:غیر است  

فا با  اللهاگر عبودیت، صراط مستقیم است، صراط مستقیم، صراط ولایت است؛ یعنی  انسان به عبودیت   ، نی شدن در ولایت ولی 
دهد. سجده تام  کند و او را سیر میقرب و عبودیت است که به باطن و ظاهر انسان اِعمال می مقام  بهوی  رسد و نقش امام در رساندن می 

نور الهی است که تنزل   م معرفت او طریق معرفت دیگران و عبادت او طریق عبادت دیگران است. اما  هاست.امام مبدأ همه عبادت
کند پیدا کرده و در جریان تنزل نیز حقیقتاً با عبادت نازل شده است. امام همان پیشوایی است که در عبادت حق جلوتر از همه حرکت می

 دهد.  می و هر شخصی که به دنبال ایشان باشد، دستشان را گرفته و به سوی خدا و بندگی او سیر (28: ص 1389)میرزامحمدی و رسولی، 
اسلام که پایه و اساس خود را بر فطرت پاک انسانی نهاده، در اعتبار و مشروعیت ولایت و رهبری، مسامحه و تردید روا نداشته است.  

مستلزم این است که هر    ، ترین بنیاد اسلام است. این جایگاه رفیع و والا در تفکر دینیدر روایات متعددی وارد شده که ولایت، اساسی
نقش ولایت را    تری پیدا کنند. قرآن کریم و روایات ائمه اطهاربه این مسئله شناخت بیشتر و عمیق  ، ان و خصوصاً عالمان دینیمسلم

تواند  اند؛ یعنی توحید بدون ولایت نمی به ولایت منوط کرده  است، خوبی ترسیم نموده است و کمال و اصل اساسی دین را که توحید  به
چون توحید و اسلام وقتی کامل است که رهبری معصوم و ولایت در   ؛نفوذناپذیر به حساب آید و توحید کامل و واقعی باشدعنوان دژ  به

 کنار آن باشد. 
 . امنیت فردی و معنابخشی به زندگی 2-5

لایت این است  یکی از پیامدهای تکذیب و مخالفت با ویکی دیگر از پیامدهای پذیرش ولایت، معنابخشی به زندگی است؛ چراکه  
ب جوید،    آمده است که فرمودند: هرکس به خداوند صاحب  شود. در روایتی از امام باقرکه موجب سرگردانی او در دنیا می  ت تقر  عز 

ه  شده برای او نباشد، تلاشش پذیرفتامامی منصوب   ، با عبادتی که )تمام( تلاش خود را در انجام آن به کار برده است، ولی از جانب خداوند
 . (183، ص2ج ق:1407)کلینی، دارد« شود و گمراه و سرگردان خواهد بود و خداوند نیز اعمال او را دشمن می نمی



افرادی را سراغ داریم که بدون مربی به کمالات عالیه دست پیدا   زیرا از نظر امکان عقلی، وجود مربی برای تهذیب نفس ضرورت ندارد؛  
پس همه شئوناتش   ، لذا وجود مربی برای تهذیب نفس ضرورت ندارد، مگر ضرورت عرفی )غالبی(؛ وقتی ضرورتش حتمی نیست  ؛ اند کرده 
اولًا   : اما این استدلال اشکال دارد؛ بدین توضیح که  . ( 23ص   )همان: پس تصرف لازم نیست    ؛ طور است. یکی از شئونش تصرف است این 

ممکن است کسی بدون مربی   ، دانند. بنابرایناین تصرف را لزوماً از سوی مربی نمی   ، هستندکسانی که قائل به ضرورت تصرف تکوینی  
ثانیاً از   شود مورد توجه و عنایت ولی خدا قرار بگیرد و در او تصرفی بکند تا موفق شود. می   ولی سلوک صحیح اوست که منجر   ؛ سلوک کند 

نو،  )میری قلعه بدون دستگیری امام معصوم امکان ندارد    ، یت و رسیدن به ذروه توحید رسیدن به مقامات عالی و طی طریق انسان   ، دیدگاه روایات 
 .(125: ص 1391

تنهایی  اما اینکه عمل انسان به  ؛توان در نظر گرفت که نمود آن در تصرفات تکوینی ظاهری استحالات گوناگونی می  ، برای این سؤال
کسانی که قائل به عدم دستیابی به کمال بدون تصرفات تکوینی هستند، تصرفات    :باید گفت  یا نه،   قادر است انسان را به کمال برساند 
بلکه آن را به معنای مطلق    ؛کندگیرند تا گفته شود عمل اختیاری انسان برای رسیدن به کمال کفایت میتکوینی را به معنی ظاهری آن نمی

بلکه رسیدن به غایت عمل )کمال حقیقی   ؛نند. آنان منکر اصل عمل نیستنددانقش فاعلی اولیای الهی و فیوضات تکوینی خداوند می
های مختلفی نقصان عمل را  گونهدانند؛ چراکه اعمال ما ناقص است و این تصرفات بهانسان( را بدون اخذ آن از واجد آن، ناممکن می

اما شرط کافی نیست و باید همراه   ؛ ستام برای مهذب شدن عمل انسان شرط لاز   ، کنند. به عبارتیپوشانند و عمل را کامل میتکویناً می
 با الطاف و فیوضات الهی همراه گردد تا ثمربخش باشد. 

به خودمان بدهیم، در این صورت باید از واجد آن    ، توانیم آن کمالی را که نداریمنمی  ، ازآنجاکه ما فاقد کمالیم و چون فاقدیم  ، بنابراین 
 ن واجد کمال هم اولیای خدا هستند. کمال، آن را دریافت کنیم و آ

  که   باطل است، ممکن است گفته شود  ، دهدکه گفتیم قائل شدن به اینکه خداوند متعال بالایجاب از طریق مجاری فیض می  ازآنجا
که برای پیامبرش  چنان  ، انجام دهد  بدون واسطهذاتاً ممکن است این کار را خدا    ، بله  :جواب می دهیم  .گیریماز خدا می  بدون واسطهآن را  

یعنی یک موجود برتر باید آن را به ما بدهد و    ؛ ایمتنهایی آن را کسب نکردهباز هم خودمان به  ، اما در این صورت   این کار را کرده است. 
 گونه قرار داده است.)خدا( است که مسیر را این ، همان موجود برتر

  بدون واسطه ، کسی قائل به ضرورت آن نیست و در مورد تصرفات  باواسطهدر تصرفات  خصوص  به  ، از لحاظ تصرفات ظاهری  ،بله
باب وجوب    ازهای پاداشی بگیریم،  اگر آن را از زمره مجاری فیض بدانیم، در هر قدمی نیاز به آن داریم و اگر آن را از زمره هدایت  ، هم

 نه همیشه.  ، یابدلطف در مقطعی خاص ضرورت می
تکو تصرف  پذیرش  صورت  در  الهیحال  اولیای  است؟   ،ینی  دفاع  قابل  چگونه  کمالات  به  دستیابی  که    ارزشمندی  ببینیم  باید  ابتدا  در 

یکی حسن    : شود. دو چیز در این ارزشمندی دخیل استارزشمندی کارها به چه چیز است و یک عمل در چه صورتی دارای ارزش مثبت می 
 دیگری حسن فاعلی که متفرع بر اختیار است. و فعلی 

س میاین  پیش  جایی  در  بهؤال  تکوینی  تصرف  که  آیدآید  پیش  انسان  برای  مستقیم  طور   ؟صورت  به  تکوینی  تصرف  در  چراکه 
نمی وارد  انسان  اختیار  به  به کمالاتغیرمستقیم، خللی  دستیابی  ارزشمندی  تا  رود  ،آید  این  زیرا   ؛زیر سؤال  در  تصرفات  شخص  گونه 

 کند. خاب میراه را انت ، )غیرمستقیم( با اختیار خود
شود این است ارزش شدن عملی می آن چیزی که موجب بی   ؛ اختیار است   ، دهد یکی از چیزهایی که به عمل انسان ارزش می   ، بنابراین 

باشد، پاداشی   مفید هرقدر هم که عمل او خوب و    ، در این صورت   . اختیار انجام دهد که کسی عمل نیکی را با اکراه و اجبار انجام دهد و یا بی 
گردد. بسیاری از کمالات ناشی از تصرفات تکوینی مستقیم ارزشمندند؛ چراکه این تصرفات غالباً پاداش هستند در آخرت برای او منظور نمی



از روی اختیار بوده و آن سبب این توفیق شده پذیرد که انسان از روی اختیار لیاقت آن را پیدا کرده باشد و چون مقدمه آن و زمانی صورت می 
 (.129ص   )همان:   کند است و نگهداری ثمرات آن نیز اختیاری است، بار ارزشی پیدا می

 نقش ولایت تکوینی در تربیت اجتماعی  . 3
ها  مثبتی است که در ادامه به آن های تربیت فردی ولایت، در اجتماع نیز ولایتمداری و اعتقاد به ولایت تکوینی دارای آثار  جدا از جنبه

 گردد: اشاره می
 گیری جامعه آرمانی . شکل1-3
ع جهانی بوده که فطرت و سرشت انسانی جویای آن است آرمان  ای که همواره فکر  گونهبه  ؛شهر یا مدینۀ فاضله یک خواست و توق 

 شیخ اشراق و... تا به اکنون را به خود مشغول ساخته است.  ،سیناافلاطون، ابن  ، ارسطو ، شاملاندیشمندان بشری در غرب و شرق 
ت است و »در چنین جامعهآرمان  از یک واقعی  نمادی  قرار میشهر  احترام  بودن مورد  انسان  به دلیل  انسان  گیرد و هرگز عوامل ای، 

یا گرایش زیستی...  و شرایط  عقیدهمحیطی  باعث  باورهای خاص که  و  در    ، شودهای گوناگون میها  تبعیض  یا نسب و حسب، سبب 
 .  (12ص :1378)معرفت، گردد«  برخورداری از حقوق انسانی و مواهب طبیعی و الهی و... نمی

ریزی شده است. عدالت در تمام شئون اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی در این جامعه تمام ضوابط و قوانین براساس کرامت انسانی پایه
ت و مهرورزی، ایثار و  شده و همچون آبی گوارا در کام تشنۀ مردمان ریخته میو... رعایت   حاد و همبستگی، محب  شود. در این جامعه، ات 

ۀ فضایل و مکارم اخلاقی جریان دارد؛ جامعه ای که در آن آسمان و زمین تمام برکات خود را نثار مردمان ازخودگذشتگی، تعاون و بقی 
مید، نشاط و شادابی و به دور از هرگونه اسارت روح و روان و جسم، در سرزمینی امن و آباد، به زندگی خود ادامه  کند و مردم در کمال امی 
ت پیشرفت چشمگیر و روزافزون بشر در صنعت و سلامتمی  ها را تهدید و خللی در نظام  تواند حیات آن نمی  ، دهند و هیچ عاملی به عل 

 توانمند آن جامعه ایجاد کند. 
ۀ فضایل نام   گرایش ت، دوستی و بقی  ی نیست و  به عدالت، صلح، امنی  برده، همه از جملۀ امور فطری است که ویژۀ افراد یا گروه خاص 

انسان تمام  بین  به زندگی در چنین مشترک  آفرینش،  نوع  براساس  انسانی فطرتاً و  بنابراین، هر  بوده و هست.  قرون و اعصار  ها در همۀ 
ق آن را دارد؛ زیرا میای گرایش و آرزجامعه  عدالتی، استعداد خود را شکوفا کند و به ثمر برساند.گونه تبعیض و بیتواند بدون هیچوی تحق 

ق این آرزوی دیرینۀ بشر انجام داده  ، تاکنون اندیشمندان و مصلحان جهانی ا هیچ  ؛اندتلاش بسیاری برای تحق  ق آن  ام  یک قادر به تحق 
عای خود مبنی بر تشکیل جامعۀ جهانی عاری از ظلم و ستم و سرشار از ای قدرتمند جهان نیز نتوانستههاند. همچنین قطبنشده اند بر اد 

ه به اوضاع کنونی جهان درمی ط سران  آزادی، جامۀ عمل بپوشانند. با توج  یابیم که وضع بیش از اندازۀ قوانین و ضوابط سختگیرانه توس 
ت دار صلح و عدالت  بالا رفتن آمار جُرم و جنایت در کشورهای داعیه  ،شاهد آن هم  .ه این زندگی مطلوب برساندها را بها نیز نتوانسته آن مل 
دار، به معنای رشد دادن و می نیز لازم است. تربیت یک جریان هدفئها یک هدایت و تربیت دابلکه در کنار این قوانین و نظارت   ؛است

ی بر   ی عرضه میپرورش دادن بوده که از جانب مرب  ی، شناخت، احاطه و    .شودمترب  روشن است که برای نیل به مقصود، لازم است مرب 
ی داشته، وضع مطلوب و هدفی واقع اشرافی همه ی ایجاد شوق و انگیزه کند ، بینانه و قابل دستیابی را ترسیم نمایدجانبه بر مترب    .تا در مترب 

ه به سطح آمادگی او برنامه ی را به سوی هدف تعیینای جسپس با توج  ل و رشد، مترب  شده هدایت و ایصال به  امع ارائه دهد و با ایجاد تحو 
 مطلوب کند. 

ای پیش ببرد که علاوه بر شناخت کامل از انسان تواند مردم را به سمت زندگی در چنین جامعه شده، فردی می بنا بر توضیحات ارائه
جانبه سطح درک مردم را در بُعد نظر و عمل بالا برده، با ایجاد می و همه ئ داده، با نظارت و تربیتی دا ای جامع ارائه و نیازهای او، برنامه

گیرانه نیست؛ زیرا اکثر ها از مسیر درست شود. در این صورت، دیگر نیازی به وضع قوانین سخت بینشی صحیح، مانع از انحراف آن



به زندگی خود   ،کنند و طبق آن و براساس فضایل و مکارم اخلاقی خود پیدا می   مردم درک بالاتری به هدف حیات فردی و اجتماعی 
 دهند.ادامه می 

 و مساوات در جامعه  ی. عدالت اجتماع3-2
در جامعه به وجود نخواهد آمد.   یعدالتیچ نوع بیم، هیریالگو بگ  یاز امام عل  ،عیانیژه و خاص شیاگر ما مسلمانان و به طور و 

بعد   یول  ، دند یگرو که بعد از قتل عثمان به امام   ین و کسانین مسئله درباره ناکثیداشتند و ا یاریدالت دقت عمل بسشان به مسئله عیا
  یو اجتماع  یمال  یای حقوق و مزا   ی تقاضا  ها از امام را آنی ز  ؛خوردیبه چشم م  یخوب به  ،مان شکسته و جنگ جمل را به پا کردندیپ

هرچه افراد سرشناس و خودخواه  گونه عمل کردند. ، آنکندیباز نم یحساب خاص  یکس  یبرا   دند امام ین که دیالعاده داشتند و همفوق 
خداوند بدانم، از همه مشورت   یفرمود: هرکجا حکم و رضای کردند که در کارها با ما مشورت کن، حضرت میشنهاد میپ  به امام 

که در حفظ مال محرومان   امام   یول   ؛العاده داشتندفوق  یهاکمک  یقاضاها تد بود. آن یرم که قهراً شما هم جزء آن جمع خواهیگیم
گانه را به من بدهند تا  های هفتمیاگر اقل ، فرمودند: به خدا سوگندی شان میرعادلانه آنان گوش دهد. ای غ یحاضر نبود به تقاضا ، ق بودیدق

 ن کار را نخواهم کرد. یرم، ایرا از دهان او بگ یظلم کرده و پوست جو یابه مورچه 
ها  ن آنیترکینزد   ی ن نقاط کشور همان مقدار سهم باشد که برا یدورتر  ید برا یبا»د:  یفرمای ن دستور میدر عهدنامه به مالک اشتر چن

 .(53نامه  :)نهج البلاغه  «به مرکز حکومت است
نهیا را  مورد مسلمانانن عدالت  در  نیغبرای  بلکه    ،تنها  میرمسلمانان  اعمال  در جایز  امام  یینمود.  زیشن  که  زن  ینت  ی دند  ک 

ن حادثه  یناراحت شدند که فرمودند: اگر مسلمان از ا  یقدرنشده، بهتأمین  او   یت عمومیرمسلمان را از او گرفته و به او ظلم شده و امنیغ
 . (27خطبه  :)همانرد جا دارد یبم

  یت شغلیمقام و موقع . عدم سوءاستفاده از3-3
د ی سپس به مردم بگو  ، ست که خدا به او حکمت و نبوت بدهدی سزاوار ن  ی چ بشر یه  ی د: برا یفرمایم   79ه  یخداوند در سوره آل عمران آ

 !مخصوص خداست و بس یبندگ ید. آریبنده من باش
و    ة س لک بطعمیان عملک ل»سد:  ی نویجان میبه فرماندار آذربا  ،آمده است  نهج البلاغه که در    یا ن نامهیدر پنجم  یحضرت عل

اگر همه به    و رفاه.  یله ارتزاق و زندگیک وسیت است، نه  یک امانت و مسئولیتو    ی همانا مقام و عملکرد تو برا ؛  ة«عنقک امان  یلکنه ف
ها  ده بنگرند، هرگز از آنین دیبه ا ییایدن یها را الگو قرار بدهند و به مقام و منصب یچون امام عل  یعشق بورزند و فقط کس ائمه

 کنند. یش استفاده نمی به اهداف خودخواهانه خو یابی منظور دستبه یالهیعنوان وسبه
ک  ی  مانندود،  غصب کرده ب  او آن را که صاحب آن بود و    یرمسلمان بر سر زره یک غیاختلاف با    ماجرای که در  است    یکس  یعل

دهد و امام    یم  یرأ   یبه نفع مرد نصران  یخود ندارد، قاض  یادعا  یبرا یشود و چون شاهدیحاضر م  یجامعه در محکمه قاض  یفرد عاد
ن قضاوت را منصفانه و به دور  یقدر اآن  یرد و مرد نصرانیپذین قضاوت را میا ، و خلافت خود  ی بدون در نظر گرفتن مقام رهبر  یعل
آورد و  یمان میل به اسلام ایاست اعتراف کرده و با کمال م  یزره امام عل   ینکه صاحب واقعیند که در همان جا به ایبی ض میتبعاز  

  ،است  یندارد و با او مساو   یچ فرقیجامعه ه  ی با فرد عاد  ،که در رأس حکومت است  یکه رهبر و کس  ینیمان و اعتقاد به دید: ای گویم
   .(53البلاغه: نامه )نهج ستوده استار ارزشمند و یبس

 و ثبات جامعه  ی. استوار 3-4
محبت اداره شود. محبت زمامدار به    یرو ین اجتماع آن است که با نیاست. بهتر  ی م و مؤثریعظ  یرو ین  یمحبت از نظر اجتماع  یروین

ات حکومت است  یثبات و ادامه ح  یبرا   یرگعلاقه و محبت زمامدار عامل بز  ، عنصر مهمی است.مردم و محبت و ارادت مردم به زمامدار



 هرچند ؛ت کندیترب یمنضبط و قانون  یکند و مردم را افراد ی را رهبر یار دشوار است که اجتماعیا بسیتواند و  یو تا محبت نباشد، رهبر نم
نند و علاقه است که  یدارانشان علاقه ببد به قانون خواهند بود که از زمامیگاه مقکه عدالت و مساوات را در آن اجتماع برقرار کند. مردم آن

 .دهدسوق میو اطاعت   یرویمردم را به پ
داشت  یاکرم به آنان مبذول م  یدانسته که نب   ی را علاقه و مهر   غمبر اکرم یش مردم به پیعلت گرا  159ه  ی خداوند در سوره آل عمران آ

  ند.او حلم و تحمل، همه از شئون محبت و احسان  یهمچنان که دوست ؛شان استغفار کنیها را ببخش و برا دهد که آنیو باز دستور م
همه   یطین شرا یشود که در چنیجاد میت ایباثبات و باامن یاباشند، جامعه یت و ائمه هدیرو ولای اگر حاکمان جامعه و مردم هر دو پ

وه یبه ش  ،تا زمامداران  گرفته   افراد و عموم جامعه  ایکیکاز    ،اگر افراد جامعه  رسد.یخود م  یت رشد و تعالیبه نها  ، انسان  یابعاد وجود
ر  ین تأثیترافت و مهمیدست خواهد    یتوجهقابلبه رشد    ی رند، جامعه از لحاظ اقتصادیها سرمشق بگتوجه نموده و از آن  ائمه  یزندگ
  .استرمسلمان یژه ملل غیور ملل بهیاز سا یکشور اسلام یازینی آن ب

 ان حاکمان جامعه ی . عدم اسراف در م3-5
لکِن  یظا تَشتَفیوَ لا غَ ده  یتِکَ مالا تَستَفیوَلا  یکن حَظکَ فیاما بَعدَ فَلا  »ن نوشتند:  یعباس چنبه ابن  یادر نامه  ی حضرت عل ه وَ 
و   یاز قدرت خود سوءاستفاده کن  یو حق ندار  یکن  یاندوزد ثروتینبا  یکه دار  ی؛ در حکومت(6)نهج البلاغه: نامه  « اء حَقی اشماته باطِل اح

 د نابود کردن باطل و زنده کردن حق باشد. یبلکه هدف تو با ؛ییب و مخالف اعمال نمایرق  برظ خود را یغ
ن فرمود:  یحکومت، چن یبرا  ی دعوت نموده است و خود آن حضرت به هنگام ورود به شهر  یستی زعباس را به سادهابن م علیاما

ر از وضع موجودم از شهر یبه غ ید پس از مدتی دین مرکب وارد شهر شما شدم و اگر دیه و با همین اثاثی ام و با همکهنه  یهان لباسیبا هم
 .(204لاغه: خطبه لبانهج)ام کرده یانتید که در اموال خیبدان ، رون رفتمیب

ا  ی عهدتیکه ولا  یدر همان زمان  الرضا  یابن موس  یحضرت عل با  یم  یر زندگیحص  ی ل شده بود، رویشان تحمیبه  کردند و 
 . (230، ص5ج ق:1407)کلینی، ردند خویغذا م ها آندر کنار و بردگان 

شود،  ینه می ها هزکه در جامعه و در خانواده  یمال  ی هاهیاز سرما  یاان عموم جامعه است. بخش عمدهیموضوع دیگر عدم اسراف در م
چ  یداشته باشند. در اسلام ه  یراحت  یتوانند زندگیز افراد میبدون آن ن  یعنی   ؛ستین  یو ضرور  یاز واقعیگردد که نیم  یصرف مخارج

آسا  یمخالفت رفاه و  ندارد یبا  افراد وجود  آن مخالف است و  اسلام  آنچه که    و  ش  مبا  ناپسند  را  است.    ییگرا داند، اسراف و تجملی آن 
در به دست   یسع ها . آناستعمارگر است یهاغات قدرت یگرفته از تبلتئخورد که نشیبه چشم م ین موارد یز چنیما ن متأسفانه در جامعه

رنگ بودن متوجه کم  ،می را دارند، بپرداز  یگوه زندین شیکه ا  ییهاا خانوادهی افراد و    ی. اگر به بررسدارند  ی شتر سود اقتصادیآوردن هرچه ب
 م. ی شویها به اسلام ممحکم آن یبندیو عدم پا ینیاعتقادات د

رنگ شدن در هم   ی ش قرار داده و سع یخو   ی شتر الگو ی ها را ب عشق بورزد، آن   امبر ی و پ   شتر به ائمه ی هرچه انسان معتقدتر باشد و ب 
 اند. حضرت فاطمهداشته   ی تر ساده ار  یبس   ی ر افراد جامعه زندگ ی سه با سای در مقا   ی اند و حت نمونه   ی ست یز که در ساده   ی امامان   ؛ ها دارد با آن 

و ازدواج  آن حضرت  ی ر داد. اگر ما به زندگ ی ش را به فق یخو  ی ش با همان لباس کهنه به خانه بخت رفت و لباس عروس یخو  ی در شب عروس 
چرا که   ؛ ست ی ن   ی مجلل و اشراف   ی نه و داشتن زندگ یپرهز   ی ها، مراسمی ار خوشبخت یمع   که   د ی م د ی خواه   ، می توجه کن   ی موفقشان با امام عل 

  کنند.ی نم   ی احساس خوشبخت   ی ول  ، برند ی ها که در رفاه کامل به سر م ار خانواده ی چه بس 
 یرضروری ده و غ ی فا ی ب   ی ها نه ی در کاهش هز   ی آن جامعه سع   ی افراد عاد  ی تمامو  ک کشور اعم از حاکمان و دولتمردان آن  ی که    ی زمان 

ها  ن کرد و در خانوادهی از افراد جامعه را تأم   یشتر ی ها رفاه تعداد ب ه یتوان با آن سرما ی شود و م یره م ی ذخ   یشتر ی ب   ی ها ه ی داشته باشند، سرما 
 شود. ی فراهم م   یشتر یب  ی و دوست آرامش و صلح و صفا  



 گری جامعه. هدایت3-6
  یعت گردد. اگر کسی به همه شرجاری می  یعتولایت خدای متعال است و این جریان هدایت از طریق آداب، احکام و شر  ، باطن دین

 از باطن دین برخوردار نشده است.   ، معتقد نباشد عمل نماید، ولی به باطن ولایت معصومین
بین رکن و   ، سال نبوت کرده  950اگر کسی به اندازه عمر نوح که  :  فرمودند  به امیرالمؤمنین   در روایت است که پیامبر اکرم 

آتش جهنم    ها برای او سودی ندارد و به سویاین عبادت  ، داری داشته باشد، ولی ولایت حضرت را انکار نماید زندهمقام، عبادت و شب
 .(198، ص/3ج :1376)ابن شهر آشوب،   رودپیش می 

عصمت مطلقه دارند و بیان علامه   ای از جانب خدای متعال است؛ چراکه معصومینشدهولایت تضمین  ولایت معصومین
،  6ج ق:1417)طباطبایی، کند بیت دور میرجس و پلیدی را تنها از اهل که  خواسته بفماند «إنما»احزاب، این است که خدا با  33ذیل آیه 

هرَ اعتقاد و عمل است و مراد از تطهیر در جمله    در، عصمت  در آیه شریفه تطهیر  مراد از اذهاب رجس  .(309ص زایل    کُم تَطهِیراً یَط 
که ایشان را  است    این  بیتپس تطهیر اهل  .وسیله وارد کردن مقابل آن است و آن عبارت است از اعتقاد به حقساختن اثر رجس به

شود؛ یعنی خدای سبحان مستمرا و دائماً اراده مراد از اراده نیز اراده تکوینی میدر این صورت،  و    کند  مجهز به ادراک حق در اعتقاد و عمل
 . )همان( بیت را به موهبت عصمت اختصاص دهد اهلکه دارد 

یکی دیگر از شرایط هدایت که در قرآن و منابع شیعی فراوان به آن اشاره شده، علاوه بر پذیرش ولایت، ارادت و محبت به امامان  
به سعادت دنیوی و اخروی معرفی شده و خداوند متعال هم در قرآن کریم به آن   ترین و بهترین طریق رسیدناست؛ که سریع معصوم 

 . (23  :)شوریمگر دوستی و محبت درباره نزدیکانم«    ؛خواهمفرماید: »بگو: من بر انجام امر رسالت، از شما مزدی نمیدعوت کرده و می
شود تا انسان به توحید و در نهایت به بهشت،  )در کنار عمل به دستورات اسلام( موجب می  بیت، محبت و مودت به اهلآیه  طبق این  

رابطه عمیقی است که موجب توجه بسیار زیاد انسان به  موجب  ،  بیت دست پیدا کند. دلیل این موضوع آن است که محبت و مودت به اهل
مندی علمی و عملی از ایشان که تجسم توحید و  ته باشد. در سایه همین ارتباط، بهره ای با ایشان داشفاصلهانسان  د که و ش میآنان شده و مانع آن  

   .( 67ص   :1394)عساکره، گردد  شود و حرکت صحیح انسان در مسیر توحید آغاز میحاصل می  ،هاست تمام خوبی
هدایت گردند. در روایات مکرر    قرار گرفته و بدین طریق  بیتای است تا مردم در کنار اهلپس در واقع، محبت و مودت وسیله

در این خصوص می فرماید: »ولایت ما همان    همان ولایت خداست. امام صادق  آمده است که ولایت رسول الله و ائمه اطهار
 و از آنجا که رسول خدا و ائمه  (245، ص1ج  ق:1407)کلینی،  ولایت خداست که خدا هیچ پیامبری را جز به آن مبعوث نساخت«  

در نتیجه درجات هدایت الهی    . کندمعرفی می  برخی روایات غایت و کمال خلقت را ذات مطهر معصومین  ، واسطه خدایند مظاهر بی
: »هرکس  روایت شده که فرمود  شود. از امام حسنبر پایه آن تعریف می  ، در واقع همان مرتبه پذیرش ولایت امام است که عبادات دیگر 

حقاً که محبت ما، گناهان را پی هم    . اگرچه اسیری در دیلم باشد  ؛واسطه محبت ما او را سود بخشدما را دوست بدارد، خدای سبحان به
 .(24، 23 ، صص 5 جق:1403)مجلسی،  افکند« ها را از پی هم میگونه که باد برگهمان ؛ریزد فرومی

ایشان   .مخصوص به خود دارند  یو نقش آن در هدایت باطنی انسان، دیدگاه  در مورد ولایت تکوینی امام   المیزانعلامه در تفسیر  
شوند. ایشان  ها و اعمال مردم میدل بر بعد از رسیدن به مقام امامت، صاحب مقام ولایت تکوینی و معنوی  است که انبیا نظر  بر این

داند و یا حتی آن را کند و آن را ناشی از اراده و امر تکوینی میرا به نام امامت مطرح می  قرآن در کنار نبوت، موضوع دیگری   :فرمایندمی
شود؛ شمارد که پس از طی مراحل سخت و ابتلائات فراوان، بنده صلاحیت و شایستگی نیل به این مقام را دارا می مقامی برتر از نبوت می

  ،رساند. از این لحاظ در نگاه علامهپردازد و آنان را به مطلوب میی به هدایت مردم میداند که صاحب آن با امر الهو امامت را مقامی می 
  تسنیم اند که تفسیر  مفسران این نظر را پذیرفته و آن را بسط داده  ، هاست. بعد از ایشانمنزله واسطه فیض در هدایت انسانرابط و به  امام 



له اشاره کرده است.  ئدر جاهای مختلف به این مس شناسیامام طهرانی در کتاب  همچنین سید محمدحسین حسینی .ای از آن استنمونه
برای    ، که طرفداران نظریه علامه  (128ص  :1390)فاریاب،    اندنی نیز داشته و اشکالاتی بر نظریه ایشان وارد کردها البته نظریه ایشان منتقد

 اند.پاسخ داده  ها ، به آناثبات و احیای نظر علامه 
 صورت زیر خلاصه کرد: توان نقش ولایت تکوینی را در تربیت فردی و اجتماعی بهبراساس آنچه بیان شد، می

 
 : الگوی مفهومی نقش ولایت تکوینی در تربیت فردی و اجتماعی 1شکل 

 
 
 

 
 

  

 



 گیری  نتیجه
مدار است. محبت به ولی خدا در پرتو  های فرد ولایتویژگیها و  ترین شاخصهپذیری در برابر ولی خدا، از برجستهورزی و اطاعت محبت

بلکه ولایت    ،هاتنها امامت و اطاعت آنای از اطاعت از خدا در فقه تشیع پذیرفته شده است. نهعنوان جلوهها و بهمحبت به خدا و فرمانبری از آن
 .ها نیز مورد پذیرش قرار گرفته استآن

اند و آنان را به سوی  های عقول بشری را شکوفا کردهول تاریخ با هدایت تشریعی و ارائۀ طریق، گنجینهپیامبران و امامان همواره در ط
تشکیل مدینۀ فاضله یا جامعۀ آرمانی است که افراد جامعه در آن،    ، اند. یکی از اهداف آنان در این مسیرسعادت و کمال رهنمون ساخته

ا امام علاوه بر هدایت تشریعی  ؛عدالتی، به سوی کمال حقیقی و معرفت الهی پیش روندفارغ از هرگونه ظلم و بی با هدایت تکوینی و    ،ام 
به، نقشی کند و این شأن اهای مستعد را هدایت و ایصال به مطلوب میباطنی خود نیز دل  ز شئون امام در پیشبرد مردم به سوی آن حیات طی 

 کند. مهم و اساسی ایفا می
شناسان اگرچه به فرآیندهای ذهنی  که روان  بیانبدین    ؛در تعلیم و تربیت اسلامی است  ، ها و آثار پذیرش این ولایتحال یکی از جلوه 

راحتی  اند. از طرفی فرآیندهای ذهنی بهق غافل شدهی از تمایلات و علا   ولی  ؛توجه دارند  ،گیری رفتار است که یکی از مبانی اصلی شکل
چون اسلام    ؛گرایان و از جهتی با آنان متفاوت استقابل سنجش و اندازه گیری نیستند. مکتب اسلام از جهتی مشابه رفتارگرایان و شناخت

  کند.ها نیز آمیخته میت و انگیزه به رفتارهای دینی و فرآیندهای ذهنی توجه داشته و این دو را با تمایلا 
پشتوانه محکمی برای از بین بردن تردیدهای دینی است    ، گرچه عقل، شناخت و معرفت  که  دهدتأملی در روش تربیتی اسلام نشان می

وجود انگیزه  اما عمل کردن استدلالی، دلیل بر    ؛کندداری پیشگیری میهای دینداری احساسی و تقلیدی و بسیاری از آسیبو از دین
در این حیطه باید ابتدا با فراهم کردن محیط مناسب و ارائه    ، چه خانواده و چه نظام آموزشی  ، مربیانرو  ازایندرونی برای عمل نیست.  

دی و  های اعتقازمینه تربیت دینی را فراهم کنند و سپس برای فراهم شدن پایه  ، ها الگوهای تربیتی و ایجاد عادات نیک و بیدار کردن فطرت 
 .به مباحث عقلی و اقامه برهان بپردازند ،داری سطحی افراداز میان بردن تردیدها و پرهیز از دین

ها و فرآیندهای ذهنی ناشی از علم و دانش فرد نیست؛ بلکه هم معرفت و شناخت و هم  دهد، تنها لایهآنچه رفتار را شکل می  ، بنابراین 
های اصیل و  حب الهی و گرایش  ، دهد. هرچه شناخت و معرفت بیشتر شود رفتار فرد را شکل می  ، انگیزه و تمایل به انجام کار  و  علاقه

 .کشاند که نمود عینی تربیت در رفتار استتر شده و انسان را به سوی عمل صالح میفطری در انسان قوی
کید   ،رفتارحال اگر بخواهیم افراد و فرزندان ما تربیت اسلامی داشته باشند، باید بر زیربناهای   یعنی معرفت و تمایلات و حب الهی تأ

توجه به ولایت تکوینی معصومین و نقش آن در این حوزه است. در همین راستا این مقاله نقش ولایت تکوینی   ، کرد که یکی از این موارد 
زمینه آن است که با علم و  در این    را بر تربیت فردی و اجتماعی مورد بررسی قرار داده است. نقش تکوینی ائمه  ائمه معصومین

دهند و یا مسیر هدایت را برای فرد قدرتی که در اختیار دارند، یا در باطن افراد مستعد تصرف کرده و آنان را به کمالات اعلی سوق می 
 .سازندهموار می 

 
  



 فهرست منابع 
 

 قرآن کریم 
 نهج البلاغه

 
 ، قم، علامه.طالبمناقب آل ابی  (.1376)بن علی ابن شهر آشوب، محمد .1
 . یاء التراث العربی، بیروت، دار إحلسان العرب (.ق1419)ابن منظور، محمد بن مکرم  .2
 ، قم، اسراء. 3، چشمیم ولایت (.1385)جوادی آملی، عبدالله .3
 ن. یی، بیروت، دار العلم للملاة(یالصحاح )تاج اللغة و صحاح العرب (.ق1404)جوهری، اسماعیل .4
 ، قم، اسماعیلیان.  تفسیر نور الثقلین (.ق1415)حویزی، عبد علی بن جمعه .5

 مترجم: غلامرضا خسروی حسینی، تهران، انتشارات مرتضوی. ،القرآن مفردات الفاظ (.1388)راغب اصفهانی، حسین بن محمد .6
 . یت للتقدم العلمی ، کویت، مؤسسة الکوتاج العروس (.ق1422) د محمد مرتضییزبیدی، الس .7
 ، مشهد، انتشارات حسینیه عمادزاده اصفهان،.2، چاثبات ولایت (.1351)نمازی شاهرودی، علی .8
 ، قم، انتشارات جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.5، چالمیزان فی تفسیر القرآن (.ق1417)طباطبایی، سید محمدحسین .9

 ای، قم، نشر دانش. مهدی الهی قمشه :ترجمه (.1389)مفاتیح الجنان قمی، شیخ عباس،  .10

 موسوی دامغانی، مشهد، پیام آزادی. :ترجمه (.1374)ح الجنان تیمفاقمی، شیخ عباس،  .11
 الکتب الاسلامیه.  اکبر غفاری و محمد آخوندی، تهران، دارعلی :، مصححالکافی (.ق1407) کلینی، محمد بن یعقوب بن اسحاق .12
راث العربی. الأئمّة الأطهار الأنوار الجامعة لِدُرَرِ أخبار    بحار (. ق 1403) مجلسی، محمدباقر  .13  ، بیروت، دار إحیاء الت 

 ، تهران، صدرا. آشنایی با علوم اسلامی (.1371)مطهری، مرتضی  .14
 ، تهران، صدرا. 10، چمجموعه آثار (.1380)مطهری، مرتضی  .15
 ، تهران، انتشارات صدرا.هاولاءها و ولایت (.1388)مطهری، مرتضی  .16
دهادی .17 مهید.  جامعۀ مدنی (.1378)معرفت، محم  سۀ فرهنگی انتشاراتی الت   ، قم، مؤس 

 ه.ی الکتب الاسلام ، قم، انتشارات دارپیام قرآن (.1368)مکارم شیرازی، ناصر .18
 ، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی )ره(. 20، چحکومت اسلامی ؛ولایت فقیه (.1388)اللهموسوی خمینی، سید روح .19
 ، قم، مؤسسه فرهنگی فجر ولایت.8، چشناسیمباحثی پیرامون امام  (.1387)میرباقری، محمدمهدی .20
 . 40-28، ص21و  20، ش کتاب نقد، مجله «امام علی )ع( و مبانی حکومت اسلامی» (.1380)نوری همدانی، حسین .21

 ، تهران، امیرکبیر. 1، چولایت تکوینی (.1363)همتی، همایون .22
، مؤسسه  عقل و دین»رابطه ولایت تکوینی و تشریعی ائمه علیهم السلام از منظر عقل و دین«، دوفصلنامه  (.1395) ایرج قبادیان   ؛ایزدی، محسن .23

 . 64- 41، ص14و   13های  پژوهی علوی، سال هفتم و هشتم، شماره دین 

-45، ص 1، شمیمعرفت کلا»تأملی در نظریه علامه طباطبایی در مفهوم امامت در آیه ابتلا«، فصلنامه  (.1390)فاریاب، محمدحسین .24
74 . 

،  2، سهای تربیتیاسلام و پژوهشترین مبنای تربیت دینی«،  »تربیت ولائی؛ اصلی  (.1389)رحیمه رسولی  ؛ میرزامحمدی، محمدحسن .25
 . 46-7، ص 1ش 

کید بر دیدگاه علامه    (.1394)عساکره، هاجر .26 ،  طباطبایی )ره(تبیین ولایت تکوینی امامان معصوم و نقش آن در هدایت باطنی با تأ



 نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه معارف اسلامی قم.پایان
کید بر آیات و روایات  (.1391)نو، عبداللهمیری قلعه نامه کارشننناسننی ارشنند علوم ، پایاننقش تکوینی اولیای الهی در تهذیب نفس با تأ

 .حدیث، گرایش اخلاق، دانشگاه قرآن و حدیث


